
101 1002026 شتاء 2026 شتاء

فلسفة التعليم 

التحرّريّ لدى معلمّي 

غزةّ المبادرين

أسماء رمضان مصطفى

مقال
مقال

زميلتي التي كانت تعمل مشرفة تربويةّ لإحدى المباحث  تقول 

والتعليم: وزارة التربية  لدى 

أقلبّ  كنتُ  غزةّ،  على  الجماعيةّ  الإبادة  حرب  اندلاع  "عقب 

ينشره  ما  أتابع  الاجتماعيّ،  التواصل  ومواقع  ر  الأخبا صفحات 

زملائي المعلمّون في كلّ مكان. لمحتُ صوراً كثيرة لخيام بيضاء 

وقد نشأت في  إنهّا خيام تعليميةّ،  الصورة  ناشر  صغيرة، يقول 

أماكن متفرقّة من قطاع غزةّ. تابعتها طويلًًا، إلى أن أطلق عليها 

الزينكو  ألواح  من  أقُيمت  تعليميةّ"،  "نقاط  اسم  المعلمّون 

لمعلمّين  مشاهد  رأيتُ  المتهالكة.  الأقمشة  وبقايا  الممزقّة 

ر  الصغا بمئات  ممتلئة  ودوائر  الأطفال،  عشرات  بين  يجلسون 

البداية  في  شيئاً.  يحملون  لا  أو  بسيطة،  دفاتر  يحملون  الذين 

ظننتُ أنّ ما يجري هناك لا يتعدّى أنشطة لعب وترفيه، لتمضية 

وألعاب  وأغنيات،  ضحكات،  الأطفال:  عن  والتخفيف  الوقت 

ومسابقات بسيطة. غير أنّ المفاجأة كانت حين تلقّيتُ  حركة، 

الخيام  هذه  زيارة  إلى  التعليميةّ،  المؤسّسات  إحدى  من  دعوة 

كلّ  قلب  بعينيّ  رأيتهُ  وما  بداخلها.  يجري  ما  على  والإشراف 

رسَ،  تصوّراتي: هناك، بين الأقمشة الممزقّة، تعليم حقيقيّ يمُا

أطفال  وشخصياّت  تبُنى،  ومعارف  تدُرسّ،  حياتيةّ  ومناهج 

وأطفال يتعلمّون بجدّيةّ، ويستعيدون شيئاً من حياتهم  تصُقَل، 



 المراجع

•	 فريري، باولو. )1980(. تعليم المقهورين. )ترجمة: عوض، يوسف(. دار القلم. 

103 1022026 شتاء 2026 شتاء

لم  الخيام  تلك  أنّ  حينها  أدركتُ  الحرب.  رماد  وسط  الطبيعيةّ 

زمن  للترفيه، بل كانت مدارس بديلة في  تكن مجردّ مساحات 

الإبادة، تحمل بذور الأمل في أرض يطحنها الألم. عندها تمنيّتُ 

أن أفتتح نقطة تعليميةّ، وأبدأ بتعليم الأطفال بحرّيةّ وتحررّ من 

قيود النظام الرسميّ".

حكاية بسيطة قصيرة، تعكس جوهر التجربة التعليميةّ وواقعها 

المباني  حدود  عند  يتوقّف  لم  فالتعليم  الإبادة.  زمن  غزةّ  في 

المهدّمة أو الفصول الدراسيةّ المدمّرة، بل خرج من بين الركام 

ليعيد تعريف ذاته. استطاع المعلمّ الفلسطينيّ أن يحيي رسالته 

أن  أطفال غزةّ،  الغيور على  الغزيّّ  المعلمّ  واستطاع  أخرى،  مرةّ 

ر  يثُبت أنّ رسالته لا تقُاس بجدران أو مقاعد، بل بقدرته على ابتكا

الفضاء التعليميّ حتىّ من العدم. تلك الخيام التي نسُجت من 

رمزيةّ للصمود،  وألواح بسيطة، لم تكن مجردّ محاولة  قماش 

ليس  التعليم  بأنّ  الإيمان  تعكس  عميقة،  فلسفة  جسّدت  بل 

وجه  ومقاومة في  رفاهيةّ مُؤجّلة، بل ضرورة للبقاء الإنسانيّ، 

محو الوجود الفلسطينيّ.

الإسعافيّ  الطابع  تتجاوز  أنهّا  المشاهد  هذه  يمُيزّ  ما  ولعلّ 

عفويةّ  رؤية  كاملين،  لعامين  امتدّت  تحررّيةّ  رؤية  إلى  الطارئ، 

وعيه،  وتعزيز  الطفل،  هويةّ  لحماية  وسيلة  التعليم  في  ترى 

التربويّ  السياق  هذا  ظلّ  وفي  العالم.  في  حراًّ  صوته  وتثبيت 

يوازي  نضالياًّ  مشروعًا  التعليم  يصبح  الفلسطينيّ،  المجتمعيّ 

ويزرع في نفوس الأجيال بذور الحرّيةّ  النضال من أجل الأرض، 

ر. التي تتخطىّ حدود الحصا

فلسفة  بل  للتدريس،  طريقة  مجردّ  ليس  التحررّيّ  التعليم 

تحرير  إلى  وتهدف  الجاهزة،  والمعرفة  التلقين  وز  تتجا كاملة 

وثيقًا  ارتباطاً  المفهوم  هذا  ارتبط  وقد  ووعيه.  المتعلمّ  عقل 

بالمفكّر البرازيليّ باولو فريري، الذي قدّم في كتابه الشهير "تربية 

و"الوعيّ النقديّ"  رؤية تعليميةّ، تقوم على "الحوار"  المقهورين" 

يشُبه  التقليديّ  التعليم  أنّ  فريري  يرى  الفاعلة".  و"المشاركة 

"الإيداع البنكيّ"، إذ يضع المعلمّ المعلومات في عقول الطلّّاب 

التعليم  يعُدّ  المقابل،  في  الحسابات.  في  الأموال  توُضَع  كما 

إنتاج  والمتعلمّ  المعلمّ  فيها  يتشارك  حواريةّ،  عمليةّ  التحررّيّ 

وتتجلّّى  وواقعه.  ذاته  بناء  في  فاعلًًا  الطالب  ليصبح  المعرفة، 

رئيسة: أسس التعليم التحررّيّ في ثلاثة محاور 

بل  سلبياًّ،  مستقبلًًا  ليس  فالمتعلمّ  والمشاركة:  الحوار  أوّلًًا: 

وبناء المعنى. شريك في النقاش 

ثانيًا: الوعي النقديّ: أي قدرة الطالب على قراءة الواقع الاجتماعيّ 

والسياسيّ وفهمه بعمق، بدلًًا من مجردّ استهلاك المعرفة.

حاجات  من  التعليميةّ  العمليةّ  تنبثق  إذ  بالواقع:  الارتباط  ثالثاً: 

لا  بالحياة  مرتبطة  معرفة  لتكون  اليوميةّ،  ربهم  وتجا الناس 

منفصلة عنها.

ممّا سبق، نخلص إلى أحد أهمّ ملامح هذا التعليم، إنهّ لا يهدف 

رات الأكاديميةّ، بل إلى تكوين مواطن قادر  فقط إلى إكساب المها

على الفعل والتغيير، بروحيةّ المعلمّ فريري التي تعتبر أنهّ لا يمكن 

للتعليم أن يكون محايدًا؛ فهو إمّا أن يكون أداة لتحرير الإنسان أو 

ومن هنا تتضّح خطورة التعليم في السياقات  وسيلة لإخضاعه. 

ريةّ أو في ظلّ الحروب، إذ يتحوّل إلى مساحة للصمود  الاستعما

وتعزيز الهويةّ، لا إلى مجردّ وسيلة لتكرار المعارف.

وأثبتت تجربة التعليم في غزةّ زمن الإبادة الجماعيةّ، وما يلازمها 

إلحاحًا في  أكثر  يصبح  التحررّيّ  التعليم  أنّ  "إبادة تعليميةّ"،  من 

الحفظ  إلى  يحتاجون  لا  فالأطفال  والحروب،  الأزمات  حالات 

واكتساب  لوجودهم،  معنى  بناء  إلى  بل  فقط،  والامتحانات 

أدوات لقراءة ما يحدث من حولهم، ومواجهة محاولات المحو 

والتهميش. في الخيام التعليميةّ في غزةّ، على سبيل المثال، لم 

على  بل  فحسب،  المدرسيّ"  "المقررّ  على  المعلمّين  تركيز  يكن 

الذات.  عن  والتعبير  والكتابة  والغناء  للنقاش  مساحات  خلق 

هذه الممارسات تجعل التعليم مشروعًا تحررّياًّ، يقُاوم العنف 

للبقاء،  ويهتف بصوت موحّد  واحد،  آن  والمعنويّ في  المادّيّ 

على الرغم من محاولات اقتلاع الفلسطينيّ من جذور الهويةّ.

وممّا لا شكّ فيه أنّ المشهد التعليميّ في غزةّ أثناء الحرب، يمثلّ 

تدمير  فمع  الاستمرار.  ومحاولات  التحدّيات  من  مركّبة  لوحة 

)الأونروا(  الغوث  وكالة  ومدارس  الحكوميةّ  المدارس  مئات 

للنازحين،  ملاجئ  إلى  منها  الكثير  وتحويل  الخاصّة،  والمدارس 

ستمائة  من  أكثر  التعليميةّ.  للعمليةّ  الأساسيةّ  البنية  تعطلّت 

وخمسين ألف طالب وطالبة، وجدوا أنفسهم بلا فصول أو كتب 

أو مقاعد لسنتين متتاليتين، ناهيك عن آلاف الطلبة الجامعييّن 

الذين أصبح مستقبلهم في مهبّ الريح. ومع ذلك، لم يستسلم 

المعلمّون، ولم يرفع المجتمع المحليّّ راية الاستسلام، فظهرت 

بدأت  التربويّ.  التعليميّ  الفراغ  هذا  لتعويض  شعبيةّ  مبادرات 

إلى  تطوّرت  ثمّ  الإيواء،  مراكز  في  التعليميةّ  وبالنقاط  بالخيام 

مقال

والمعلمّات حوّلوا  المعلمّين  الكثير من  إنّ  بل  مدارس مؤقّتة، 

بيوتهم إلى فصول دراسيةّ صغيرة.

واللافت هنا أنّ التعليم في غزةّ لا ينفصل عن سياقه السياسيّ 

الهويةّ  عن  الأوّل  الدفاع  خطّ  فهو  والمجتمعيّ،  والوجوديّ 

من  الدراسيةّ  الفصول  تبُنى  أن  غريبًا  يكن  لم  لذلك،  الوطنيةّ. 

وألواح خشبيةّ  وأن تكُتب الدروس على أنصاف سبوّرات  الخيام، 

إلى  المهدّمة  البيوت  وركام  رع  الشا يتحوّل  وأن  مكسورة، 

قاعات دراسيةّ. هذا المشهد يعكس ما يمكن تسميته "التعليم 

لا مؤسّساته  نفسه،  المجتمع  استجابة  يمثلّ  والذي  الشعبيّ"، 

ويجسّد المعلمّ الفلسطينيّ في هذا السياق  الرسميةّ فحسب. 

أصبح  بل  فقط،  للمعرفة  ناقلًًا  ليس  فهو  بدقّة،  التحررّيّ  الدور 

مسعفًا نفسياًّ، وقائدًا اجتماعياًّ، وسندًا للأطفال، وحاملًًا لرسالة 

بالتعلمّ في  استثنائياًّ  أظهروا شغفًا  الأطفال، فقد  أمّا  الصمود. 

أقسى الظروف، إذ أصبح التعليم بالنسبة إليهم فعل حياة يرفض 

ر. الانكسا

المبادرون  التي يواجهها المعلمّون  التحدّيات  رغم قسوة  وعلى 

أنّ  أكّدت  الشعبيةّ  التجارب  فهذه  عمومًا،  الغزيّّ  والمجتمع 

ا مسلوباً أو مؤجّلًًا، بل ممارسة مقاومة  التعليم في غزةّ ليس حقًّ

تثُبت قدرة الشعب على إعادة بناء ذاته مراراً، مهما بلغت قسوة 

الهدم.

***

يمكن القول إنّ التجربة التعليميةّ في غزةّ طوال الحرب ليست 

للتعليم  عالميّ  نموذج  بل  مؤقّتة،  إسعافيةّ  محاولة  مجردّ 

التحررّيّ في أبهى صوره. فالخيام التي نصُبت بين الركام جسّدت 

من  التعليميّ  الفعل  ينشأ  حيث  الشعبيّ،  التعليم  مدرسة  روح 

الإرادة المجتمعيةّ الجمعيةّ، لا من القرارات الرسميةّ فحسب. 

المقاوم،  الوعي  صناعة  إلى  المعرفة  نقل  يتجاوز  هنا  فالتعليم 

ويمنح الأطفال أدوات، حسب المتاح، لمواجهة القهر. ما جرى 

فعل  بل  أبدًا،  محايدًا  ليس  التعليم  بأنّ  يذكّرنا  غزةّ  في  ويجري 

ر  اختا وقد  محررّاً.  أو  خاضعًا  يكون  أن  إمّا  وأخلاقيّ،  سياسيّ 

الفلسطينيوّن دومًا أن يكون التعليم أداة تحررّ، حتىّ لو كان الثمن 

رمزياًّ على  زميلتي المشرفة التربويةّ شاهدًا  ثقيلًًا. وتبقى شهادة 

هناك  يزال  ما  الحرب،  ووسط  الخيام،  داخل  الحقيقة:  هذه 

معلمّون يدرسّون، وأطفال يتعلمّون، وأمل يتجدّد. هذه ليست 

الفلسطينيّ  التعليم  بأنّ  مجردّ تفاصيل عابرة، بل إعلان متجدّد 

مع  مُشتبكًا  الفلسطينيّ  المعلمّ  وسيبقى  ومًا،  مُقا سيبقى 

والحرّيةّ. الواقع، وستظلّ المعرفة جذراً من جذور البقاء 

أسماء رمضان مصطفى
معلمّة لغة إنجليزيةّ 

فلسطين


